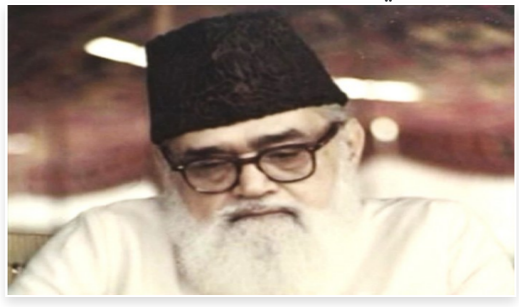
# المصطلحات الأربعة في القرآن : 3- العبادة



السبت 4 فبراير 2017 11:02 م

# بقلم / الإمام أبو الأعلى المودودي

ماسبق نشره : 1 - <u>الإله</u> 2 -<u>الرب</u>

#### 3- العبادة

#### التحقيق اللغوى

العبودة والعبودية؛ معناهـا اللغوي: الخضوع والتـذلل، أي استسـلام المرء وانقيـاده لأحـد غيره انقيـاداً لا مقاومـة معه ولا عـدول عنه ولا عصيان له، حتى يستخدمه هو حسب ما يرضى وكيف ما يشاء□

وعلى ذلك تقول العرب: (بعير معبَّد) للبعير السلس المنقاد، و (طريق معبِّد) للطريق الممهد الوطء□ ومن هذا الأصل اللغوي نشأت في مادة هذه الكلمة معاني العبودية والإطاعة والتأله والخدمة والقيد والمنع□ فقد جاء في لسان العرب تحت مادة ( ع ب د) ما نلخصه فيما يلى:

(1) (العبد) المملوك خلاف الحر: (تعبد الرجل): اتخذه عبداً أي مملوكاً أو عامله معاملة العبد، وكذلك (عبد الرجل واعبده واعتبده) وقد جاء في الحديث الشريف: ثلاثة أنا خصمهم: رجل اعتبد محرراً – وفي رواية أعبدُ محرراً – أي اتخذ رجلاً حراً عبداً له ومملوكاً: وفي القرآن أن موسى عليه السلام قال لفرعون: وتلك نعمة تمنها علي أن عبدت بني إسرائيل) اتخذتهم عبيداً لك□

(2) (العبادة) الطاعة مع الخضوع: ويقال (عبد الطاغوت) أي أطاعه؛ (إياك نعبد) أي نطيع الطاعة التي يخضع معها؛ و (اعبدوا ربكم) أي أطيعوا ربكم؛ و (قومهمـا لنا عبادون) أي دائنون وكل من دان لملك فهـو عابـد له؛ وقـال ابن الأنبـاري: (فلان عابـد) وهـو الخـاضع لربه المستسلم المنقاد لأمره□

(3) (عبـده عبـادة ومعبـداً ومعبـدة) تـأله لـه□ (التعرِّـد): التنسـك□ هـو (المعبَّد) المكرم المعظـم: كـأنه يعبـد□ قـال الشـاعر: أرى المـال عند الباخلين معبداً

(4) (وعبد به): لزمه فلم يفارقه□

(5) (ما عبدك عني) أي ما حبسك

ويتضح من هذا الشرح اللغوي لمادة (ع ب د) أن مفهومها الأساسي أن يذعن المرء لعلاء أحد وغلبته، ثم ينزل له عن حريته واستقلاله ويترك إزاءه كل المقاومة والعصيان وينقاد له انقياداً وهذه هي حقيقة العبدية والعبودية، ومن ذلك أن أول ما يتمثل في ذهن العربي لمجرد سماعه كلمة (العبد) و (العبادة) هو تصور العبدية والعبودية والعبودية وبما أن وظيفة العبد الحقيقية هي إطاعة سيده وامتثال أوامره، فحتماً يتبعه تصور الإطاعة ثم إذا كان العبد لم يقف به الأمر على أن يكون قد أسلم نفسه لسيده طاعة وتذللاً، بل كان مع ذلك يعتقد بعلائه ويعترف بعلو شأنه وكان قلبه مفعماً بعواطف الشكر والامتنان على نعمه وأياديه، فإنه يبالغ في تمجيده وتعظيمه ويتفنن في إداء الشكر على الآئه وفي أداء شعائر العبدية له، وكل ذلك اسمه التأله والتنسك وهذا التصور لا ينضم إلى معاني العبدية إلا إذا كان العبدية العبدية المفهومان الباقيان فإنهما تصوران فرعيان لا أصليان للعبدية العبدية العبدية المعبد لا يخضع لسيده رأسه فحسب، بل يخضع معه قلبه أيضاً وأما المفهومان الباقيان فإنهما تصوران فرعيان لا أصليان للعبدية العبدية العبدية المعبد لا يخضع لسيده رأسه فحسب، بل يخضع معه قلبه أيضاً وأما المفهومان الباقيان فإنهما تصوران فرعيان لا أصليان للعبدية المعبدية المعبدية المعبدية المعبدية المعبد لا يخضع لسيده رأسه فحسب، بل يخضع معه قلبه أيضاً وأما المفهومان الباقيان فإنه عليه أيضاً وأيضاً وأيضا

# استعمال كلمة العبادة في القرآن

وإذا رجعنا إلى القرآن بعــد هــذا التحقيق اللغوي رأينا أن كلمــة (العبادة) قــد وردت فيـه غالبـاً في المعاني الثلاثة الأـولى□ ففي بعض المواضع قـد أريد بها المعنيان الأول والثاني معاً، وفي الأخرى المعنى الثاني وحده، وفيا لثالثة المعنى الثالث فحسب، كما قـد اســتعملت في مواضع أخرى بمعانيها الثلاثة في آن واحد□ أما أمثلة ورودها بالمعنيين الأول والثاني في القرآن فهي:

(وتلك نعمة تمنها على أن عبدت بنى إسرائيل).(الشعراء: 22)

والمراد بالعبادة في كلتا الآيتين هو العبودية والإطاعة ڧ فقال فرعون: أن قوم موسى وهارون عابدون لنا، أي عبيـد لنا وخاضـعون لأمرنا، وقال موسى: إنك عبَّدت بني إسرائيل، اتخذتهم عبيـداً وتستخدمهم حسب ما تشاء وترضى ۞

العبادة بمعنى العبوية والإطاعة

(يـا أيها الـذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم واشـكروا لله إن كنتم إياه تعبـدون).(البقرة: 172) إن المناسبة التي أنزلت بها هذه الآية هي أن العرب قبـل الإسـلام كانوا يتقيـدون بـأنواع من القيود في المآكل والمشارب، امتثالاً لأوامر أئمتهم الـدينيين واتباعاً لأوهام آبائهم الأولين، فلما أسلموا قال الله تعالى:

إن كنتم تعبدونني فعليكم أن تحطموا جميع تلك القيود وتأكلوا ما أحللته لكم هنيئاً مريئاً، ومعناه أنكم إن لم تكونوا عباداً لأحباركم وأئمتكم، بل لله تعالى وحده، وإن كنتم قد هجرتم طاعتهم إلى طاعته، فقد وجب عليكم أن تتبعوا ما وضعه لكم من الحدود، لا ما وضعوه فى الحلال والحرام□ ومن ذلك جاءت كلمة (العبادة) فى هذا الموضع أيضاً بمعانى العبودية والإطاعة□

(ُقل هَل أُنبَئكم بشُرٍ من ُذلَك مثوبة عند الله من لعنه الله وغضب عليه وجعل منهم القردةَّ والخنازير وعبد الطاغوت).(المائدة: 60) (ولقد بعثنا في كل ً أمةِ رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت) (النحل: 36)

(والذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها وأنابوا إلى الله لهم البشري) (الزمر: 17)

المراد بعبادة الطاغوت في كل من هـذه الآيات الثلاث هو العبودية للطاغوت وإطاعته□ ومعنى الطاغوت في إصـطلاح القرآن – كما سـبقت الإشارة إليه – كل دولة أو سـلطة وكل إمامة أو قيـادة تبغي على الله وتتمرد، ثـم تنفـذ حكمهـا في أرضـه وتحمـل عبـاده على طاعتها بالإكراه أو بالإغراء أو بالتعليم الفاسـد□ فاستسـلام المرء لمثل تلك السـلطة وتلك الإمامة والزعامة وتعبّده لها ثم طاعته إياها – كل ذلك منه عبادة – ولا شك – للطاغوت!

### العبادة بمعنى الطاعة

وخذ بعد ذلك الآيات التي قد وردت فيها كلمة (العبادة) بمعناها الثاني فحسب؛ قال الله تعالى:

(ألم أعهد إليكم يا بني آدم أن لا تعبدوا الشيطان إنه لكم عدوٌ مبين). (يس: 60)

الظاهر أنه لا يتأله أحد للشيطان في هذه الدنيا، بل كل يلعنه ويطرده من نفسه، لذلك فإن الجريمة التي يصم بها الله تعالى بنى آدم يوم القيامة ليست تألههم للشيطان في الحياة الدنيا، بل إطاعتهم لأمره وابتاعهم لحكمه وتسرعهم إلى السبل التي أراهم إياها□ (احشروا الذين ظلموا وأزواجهم وما كانوا يعبدون□ من دون الله فاهدوهم إلى صراط الجحيم) ... (وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون□ قـالوا إنكم كنتم تأتوننا عن اليمين□ قالوا بل لم تكونوا مؤمنين□ وما كان لنا عليكم من سـلطان بل كنتم قوماً طاغين) (الصافات: 22 – 23 ، 27 –30)

ويتضح بإنعام النظر في هذه المحاورة التي حكاها القرآن بين العابدين وبين ما كانوا يعبدون، أن ليس المراد بالمعبودين في هذا المقام الآلهة والأصنام التي كان يتأله لهـا القوم، بـل المراد أولئـك الأئمة والهـداة الـذين أضـلوا الخلق متظـاهرين بالنصـح، وتمثلوا للنـاس في لبوس القديسـيين المطهريـن، فخـدعوهم بسـبحاتهم وجبــاتهم وجعلـوا تبعــاً لهـم، والــذين أشــاعوا فيهـم الشــر والفســاد بـاسم النصــح والإصلاح□ فالتقليد الأعمى لأولئك الخداعين والاتباع لأحكامهم هو الذي قد عبر الله عنه بكلمة العبادة في هذه الآية□

(اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله والمسيح بن مريم وما أمروا إلا ليعبدوا إلهاً واحداً) (التوبة: 31)

والمراد باتخـاذ العلمـاء والأحبـار أربابـاً من دون الله ثـم عبـادتهم في هــذه الآيــة هـو الإيمــان بكونهم مــالكي الأــمر والنهي، والإطـاعة لأحكامهم بدون سـند من عند الله أو الرسول، وقد صرح بهذا المعنى رسول الله صلى الله عليه وسلم نفسه في الأحاديث الصحيحة، فلما قيل له: إننا لم نعبد علماءنا وأحبارنا، قال: ألم تحلوا ما أحلوه وتحرموا ما حرّموه؟

# العبادة بمعنى التأله

ولننظر بعـد ذلـك في الآيات التي قـد وردت فيها كلمـة (العبادة) بمعناها الثالث□ وليكن منك على ذكر في هـذا المقام أن العبادة بمعنى التأله تشتمل على أمرين اثنين حسبما يدل عليه القرآن:

أولهما: أن يؤدي المرء لأحد من الشعائر كالسجود والركوع والقيام والطواف وتقبيل عتبة الباب والنذر والنسك، ما يؤديه عادة بقصد التأله والتنسك، ولا عبرة بأن يكون المرء يعتقـده إلهاً أعلى مسـتقلاً بذاته، أو يأتي بكل ذلك إياه وسـيلة للشـفاعة والزلفى إليه أو مؤمناً بكونه شريكاً للإله الأعلى وتابعاً له في تدبير أمر هذا العالم□

والثاني: أن يظن المرء أحداً مسيطراً على نظام الأسباب في هذا العالم ثم يدعوه في حاجته ويستغيث به في ضره وآفته، ويعوذ به عند نزول الأهوال ونقص الأنفس والأموال□

فهذان لوجهان من كلاهما داخل في معاني التأله، والشاهد بذلك ما يأتي من آيات القرآن:

(قل إنى نُهيتُ أَنْ أَعبُدَ الذين تدعون من دون الله لما جاءني البينات من ربي) (غافر: 66)

(وأعتزلكم وما تدعون من دون الله وأدعو ربي) ..

(فلما اعتزلهم وما يعبدون من دون الله وهبنا له إسحاق) (مريم: 48، 49)

(ومن أضل ممن يدعو من دون الله من لا يستجيب له إلى يوم القيامة وهم عن دعائهم غافلون□ وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين).(الأحقاف: 5-6)

ففي كل من هذه الآيات الثلاث قد صرح القرآن نفسه بأن المراد بالعبادة فيها هو الدعاء والاستغاثة□

(بل كانوا يعبدون الجن أكثرهم بهم مؤمنون) (سبأ: 41)

والمراد بعبادة الجن والإيمان بهم في هذه الآية، تفصله الآية الآتية من سورة الجن:

(وأنه كان رجالٌ من الإنس يعوذون برجال من الجن) (الجن: 6)

فيتبين منه أن المراد بعبادة الجن هو اَلعيـاذ بهم واللجـوء إليهم في الأـهوال ونقص الأـموال والأـنفس، كمـا أن المراد بالإيمـان بهم هو الاعتقاد بقدرتهم على الإعاذة والمحافظة□

(ويوم يحشرهم وما يعبدون من دون الله فيقول أأنتم أضللتم عبادي هؤلاء أم هم ضلوا السبيل□ قالوا سبحانك ما كان ينبغي لنا أن نتخذ من دونك من أولياء). (الفرقان: 17-18)

ويتجلى من بيان هذه الآية أن المقصود بالمعبودين فيها هم الأولياء والأنبياء والصلحاء والمراد بعبادتهم هو الاعتقاد بكونهم أجل وأرفع من خصائص العبدية والظن بكونهم متصفين بصفات الألوهية وقادرين على الإعانة الغيبية وكشف الضر، والإغاثة، ثم القيام بين يديهم بشعائر التكريم والتعظيم فما يكاد يكون تألهاً وقنوتاً!. (ويوم يحشرهم جميعاً ثم يقول للملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون□ قالوا سبحانك أنت ولينا من دونهم) (سبأ: 40-41) والمقصود بعبادة الملائكة في هذه الآية هو التأله والخضوع لهياكلهم وتماثيلهم الخيالية، كما كان يفعله أهل الجاهلية، وكان غرضهم من وراء ذلك أن يرضوهم، فيستعطفوهم ويستعينوا بهم في شؤون حياتهم الدنيا□

(ويعبدون من دون الله ما لا يضرهم ولا ينفعهم ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله) (يونس: 18)

(والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى) (الزمر: 3) والمراد بالعبادة في هذه الآية أيضاً هو التأله، وقد فصل فيها أيضاً الغرض الذى كانوا لأجله يعبدونهم□

العبادة بمعنى العبدية والإطاعة والتأله

ويتضـح كـل الوضـوح مـن جميع مـا تقــدم مـن الأمثلــة أن كلمــة (العبادة) في القرآن قــد اســتعملت في بعض المواضع بمعنيي العبـودية والإطاعـة وفي الأخرى بمعنى الإطاعة فحسب، وفي الثالثة بمعنى التأله وحده والآن قبل أن نسوق لك الأمثلة التي قد جاءت فيها كلمة (العبادة) شاملة لجميع المعانى الثلاثة، لا بد أن تكون على ذكر من بعض الأمور الأولية□

إن الأمثلة التي قد سـردناها آنفاً، تتضمن جميعاً ذكر عبادة غير الله، أما الآيات التي قد وردت فيها كلمة (العبادة) بمعنيي العبودية والإطاعة، فإن المراد بالمعبود فيها إما الشيطان، وإما الأناس المتمردون الذين جعلوا أنفسهم طواغيت، فحملوا عباد الله على عبادتهم وإطاعته، فإن المراد بالمعبود فيها إما الشيطان، وإما الأنامة والزعماء الذي قادوا الناس إلى ما اخترعوه من سبل الحياة وطرق المعاش جاعلين كتاب الله وراء ظهرهم وأما الآيات التي قـد وردت فيها (العبادة) بمعنى التأله، فإن المعبود فيها عبارة إما عن الأولياء والأنبياء والطلعاء الذين اتخذهم الناس آلهة لهم على رغم أنف هدايتهم وتعليمهم، وإما عن الملائكة والجن الذين اتخذهم لسوء فهمهم شركاء في الربوبية المهيمنة على قانون الطبيعة، أو هو عبارة عن تماثيل القوى الخيالية وهياكلها التي أصبحت وجهة عبادتهم وقبلة ملواتهم بمجرد إغراء الشيطان والقرآن الكريم يعد جميع أولئك المعبودين باطلاً ويجعل عبادتهم خطأ عظيماً سواءاً تعبدهم الناس أو أطاعوهم أم تألهوا لهم، ويقول إن جميع من طفقتم تعبدونهم عباد الله وعبيده، فلا يستحقون أن يعبدوا ولا أنتم مكتسبون من عبادتهم غير الخيبة والمذلة والخزي، وأن مالكهم في الحقيقة ومالك جميع ما في السماوات والأرض هو الله الواحد، وبيده كل الأمر وجميع السلطات والصلاحيات ولأجل ذلك لا يجدر بالعبادة إلا هو وحده وصده السلطات والصلاحيات ولأجل ذلك لا يجدر بالعبادة إلا هو وحده السلطات والصلاحيات ولأجل ذلك لا يجدر بالعبادة إلا هو وحده السلطات والصلاحيات ولأجل ذلك الأمر بالعبادة إلا هو وحده السلطات والصلاحيات ولأجل ذلك الأمر بالعبادة إلا هو وحده السلطات والصلاحيات ولأجل ذلك الأمر بالعبادة إلى المعلود الشيع السلطات والصلاحيات ولأبياء الشياء الشيرة والمدين المتعدد الشيرة والمتلاء الشيرة والمدينة والمتلاء الشيرة والمتلاء الشيرة والمتلاء والمتلاء الشيرة والمتورد المتعربة والمتارك والمتعربة والمتورد والمتعربة والمتعربة والمتعربة والمتعربة والمتحربة والمتعربة والمت

(إن الذين تدعون من دون الله عبادٌ أمثالكم فادعو فليستجيبوا لكم إن كتم صادقين) ... (والذين تدعون من دونه لا يستطيعون نصركم ولا أنفسهم ينصرون) (الأعراف: 194، 197)

(وقالوا اتّخذ الرحمن ولداً سبحانه بل عبادٌ مكرمون□ لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يشـفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون).(الأنبياء: 26-28)

(وجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن إناثاً) (الزخرف: 19)

(وجعلوا بينه وبين الجنّة نسباً ولقد علمت الجنة إنهم لمحضرون) (الصافات: 158)

(لن يستنكف المسيح أن يكون عبداً لله ولا الملائكة المقربون، ومن يستنكف عن عبادته ويستكبر فسيحشرهم إليه جميعاً) (النساء: 172) (الشمس والقمر بحسبان∏ والنجم والشجر يسجدان) (الرحمن: 5-6)

(تسبح له السماوات السبع والأرض ومن فيهنّ، وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم) (الإسراء: 44)

(وله من في السماوات والأرض كل له قانتون) (الروم: 26)

(ما من دابة إلا هو آخذٌ بناصيتها) (هود: 56)

(إن كلُّ من في السماوات والأرض إلا آتي الرحمن عبداً القد أحصاهم وعدهم عداً وكلهم آتيه يوم القيامة فرداً) (مريم: 93-95) (قل اللهم ما لك الملك تؤتي الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاءُ وتعز من تشاء وتـذل من تشاء بيـدك الخير إنك على كل شيء قـدير) (آل عمران: 26)

كذلك بعد أن يقيم القرآن البرهـان على كون جميع من عبـدهم الناس بوجه من الوجوه عبيـداً لله وعاجزين أمامه، يـدعو جميع الإنس والجن إلى أن يعبدوا الله تعالى وحده بكل معنى من معاني (العبادة)

المختلفة، فلا تكن العبدية إلا له، ولا يطع إلا هو، ولا يتأله المرء إلا له، ولا تكن حبة خردل من أي تلك الأنواع للعبادة لوجه غير الله! (ولقد بعثنا في كل أمةٍ رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت) (النحل: 36)

(والذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها وأنابوا إلى الله لهم البشري) (الزمر: 17)

(ألم أعهد إليكم يا بني آدم أن لا تعبدوا الشيطان إنه لكم عدوٌ مبين□ وأن اعبدوني هذا صراطٌ مستقيم).

(اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله)

(وما أمروا إلا ليعبدوا إلهاً واحداً) (التوبة: 31)

(يا أيها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم واشكروا لله إن كنتم إياه تعبدون) (البقرة: 172)

قد أمر الله تعالى في هذه الآيات أن تختص له العبادة التي هي عبارة عن العبدية والعبودية والإطاعة والإذعان، وقرينة ذلك واضحة في الآيات، فإن الله تعالى يأمر فيها أن اجتنبوا إطاعة الطاغوت والشيطان والأحبار والرهبان والآباء والأجداد واتركوا عبديتهم جميعاً، وادخلوا في طاعة الله الواحد الأحد وعبديته□

> ... (قل إني نهيت أن أعبد الذين تدعون من دون الله لما جاءني البيّنات من ربي وأُمرت أن أسلم لرب العالمين) (غافر: 66)

> > (وقال ربكم ادعوني أستجب لكم□ إنّ الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين) (غافر: 60)

(ذلكم الله ربكم له الملك والذين تـدعون من دونه مـا يملكون من قطمير□ إن تـدعوهم لاـ يسـمعوا دعـاءكم ولو سـمعوا مـا اسـتجابوا لكم ويوم القيامة يكفرون بشرككم) (فاطر: 13-14)

(قل أتعبدون من دون الله ما لا يملك لكم ضراً ولا نفعاً والله هو السميع العليم) (المائدة: 76)

وقـد أمر الله تعـالى في هـذه الآيـات أن تختص له العبـادة بمعنى التأله□ وقرينـة ذلك أيضاً واضحة في الآيـة، وهو أن كلمـة (العبادة) قد اســتعملت فيهـا بمعنى الـدعاء□ وقـد جـاء فيمـا سـبق ومـا لحـق مـن الآيـات ذكر الآلهـة الـذين كـانوا يشـركونهم بـالله تعـالى في الربـوبيـة المهيمنة على ما فوق الطبيعة□

فالآن ليس من الصعب في شيء على ذي عينين أن يتفطن إلى أنه حيثما ذكرت في القرآن عبادة الله تعالى ولم تكن في الآيات السابقة أو اللاحقة مناسبة تحصر كلمة العبادة في معنى بعينه من المعاني المختلفة للكلمة، فإن المراد بها في جميع هـذه الأمكنة معانيها الثلاثة: العبودية والإطاعة والتأله□ فانظر في الآيات التالية مثلاً:

(إنى أنا الله لا إله إلا أنا فاعبدوني) (طه: 14)

(ذلكم الله ربكم لا إله إلا هو خالق كل شيء فاعبدوه وهو على كل شيء وكيل) (الأنعام: 102)

(قـل يـا أيهـا النـاس إن كنتـم في شـك من ديني فلاـ أعبـد الـذين تعبـدون من دون الله ولكن أعبـد الله الـذي يتوفـاكم وأمرت أن أكـون من المؤمنين) (يونس: 104)

(ما تعبدون من دونه إلا أسـماء سـميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سـلطان□ إن الحكم إلا لله أمر أن لا تعبدوا إلا إياه ذلك الدين القيم) (يوسف: 40)

(ولله غيب السماوات والأرض وإليه يرجع الأمر كله فاعبده وتوكل عليه) (هود: 123)

(له ما بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك وما كان ربك نسياً □ رب السماوات والأرض وما بينهما فاعبده واصطبر لعبادته) (مريم: 64، 65) (فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحداً) (الكهف: 110)

فلاـ داعي لأن تخص كلمة (العبادة) في هذه الآيات وما شاكلها بمعنى التأله وحده أو بمعنى العبدية والإطاعة فحسب بل الحق أن القرآن في مثل هذه الآيات يعرض دعوته بأكملها ومن الظاهر أنه ليست دعوة القرآن إلا أن تكون العبدية والإطاعة والتأله، كل أولئك خالصاً لوجه الله تعالى: ومن ثم إن حصر معاني كلمة (العبادة) في معني بعينه، في الحقيقة، حصر لدعوة القرآن في معان ضيقة ومن نتائجه المحتومة أن من آمن بدين الله وهو يتصور دعوة القرآن هذا التصور الضيق المحدود، فإنه لن يتبع تعاليمه إلا اتباعاً ناقصاً محدوداً □

## يتبع